SEHADET
@dj....}:, st 1dames Of dgsl g A R Al

Eshedu en la ilahe lllellah ve eshedu enne Muhammeden abduhu ve resuluhu.

Sviedoé¢im da nema boga osim Allaha i sviedoé¢im da je Muhamed Botziji rob i
Boziji poslanik.

Sagetak: Sehadet daje svjedocenje i detaljnu analizu duha muslimanske vjere i simbolike
koju ona predstavlja u islamu. Ova analiza daje etimolosku pozadinu, temeljni znacaj i
sveobuhvatno razumijevanje temelja Islama koji se odrzava u sehadetu. Autor takoder
pruza pouke koje se iz nje moraju nauditi i put koji svi muslimani trebaju slijediti
kako bi bili na pravom putu, obaveze koje propisuje, kao i slobodu izrazavanja i etickih
vrijednosti koje $ehadet daruje cijelom ¢ovjecanstvu. Ono $to autor najvise naglasava
je odnos izmedu Boga i vjernika, veza koju predstavlja $ehadet i veza koja se formira
kroz recitovanje, te znacaj rijeci za dusu i um vjernika. Postavljen kao svetionik Islama u
odnosu na judaizam i kré¢anstvo, $ehadet stoji kao simbol ¢istoce i istine, tolerancije i
upornosti, lojalnosti i snage ¢ovjecanstva.

Kljucne rijeci: $ehadet, Allah, fitra, islam, zavjet, Identitet, individualitet, sloboda,
zajednica, metodologija, metod

99



100 ¢ GLASNIK BANU - BOSNJACKA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI /[ BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 1/MMXV

P ojam Sehadet je glagolska imenica od arapskoga glagola Sehide — jeshedu, $to znadi:
vidjeti, svjedoditi, potvrditi, ocitovati se. U islamskoj terminologiji $ehadet je
izjava kojom se potvrduje vjerovanje u Jednoga Boga i prihvatanje Muhammeda, a.s.,
za Vjerovjesnika islama.

Tokom povijesti Covjecanstva, svaka zajednica, da bi odrzavala medusobne ljudske
veze i sa¢uvala svoje jedinstvo, ima posebne simbole i jasno priznatu ulogu i funkciju

tih simbola. Vaznost tih simbola za zajednicu ne dovodi se u pitanje, bez obzira na

njihovu ispravnost u odnosu na Objavu i ontolosku sustinu ¢ovjeka (fizru). U svim
okolnostima, simboli i njihove funkcije zauzimaju znacajan polozaj u svakom drustvu
i ogradeni su posebnom paznjom, kako u vremenskom toku, tako i u prostornom
odredenju. Svaki pojedinac jasno razlikuje znacaj tih simbola u odnosu na svakodnevnicu
pojedinca i zajednice, koji se nuzno poistovjecuju sa svrhom svake aktivnosti i vrse
autoritet svete presude u ljudskom Zivotu.

Jasno razlikujuéi sveto i obi¢no, ¢ovjekov Zivot sve vrijednosti ljudskoga bica trazi
i mjeri na ravni simbola i putem funkcija tih simbola. Zato je za svakoga pojedinca
neophodno da u ve¢ prihvaéenoj piramidi vrijednosti trazi ono $to je najbolje, da bi
se time teoretski omogudila izgradnja odredenog shvatanja, u svom pokusaju doprinosa
boljem polozaju u odnosu na zajednicu i svoje dostojanstvo.

Sudedi iz ovakve prizme gledanja, svaka zajednica mora imati strogo osovinsko
svjedocenje utemeljeno na vlastitim simbolima i svoje jasne unaprijed odredene
funkcije u ¢itavom korpusu zivota te zajednice. Inace, bez toga je zajednica neodrziva,
a pojedinci unutar nje gube svoju individualnost. Tim svjedo¢enjem dobija se neophodna
referentna tacka za slobodu ¢ovjekovu i obavezni obicajni dogovor sa zajednicom,
preko kojeg se izrazavaju pojedinci i elita u svim strukturama, grade se prioriteti
pojedinca i zajednice, pod kojima se pokreée dinamika te zajednice i grade meduljudski

odnosi njenih ¢lanova. Svjedoéenje, kao takvo, nije isto za svaku zajednicu, bilo ono



o AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

istinito, ili ne, bez obzira na sve gore spomenute posljedice koje ¢ine da zajednica
funkcionira, pa je vazno ista¢i da ubjedenja proistekla iz svjedocenja proizvode razlicite I ﬁ m
pojedince i zajednice.

Svjedocenje izvedeno iz transfiguracije prostora prenosi transcendentalnost na
opipljivi prostor, Sto neminovno vodi krivovjerstvu i mnostvu simbola medusobno
nepovezanih, sa razlic¢itim funkcijama, a pojedinca i zajednicu nuzno vodi politeizmu, H-I-I I
bez obzira na njihov diskurs i ubjedenje o pravom putu i monoteizmu. U ovim
slucajevima, metodologija ne postoji, ili je izmiljena od strane ljudskoga uma, metod je
na stalnoj krhkoj razini, a meduljudski odnosi su u sustini povrsni.

Svjedocenje proizaslo iz transfiguracije vremena usmjerava transcendentalnost na
vremensku dimenziju. Zajednica koja poéinje sa neke hipoteticke nule u vremenu tezi
evidenciji napretka u odnosu na materijalna dobra i izgradnji dZzenneta na Zemlji, $to
neminovno gradi svojevrsnu agnosticku zajednicu i pojedinca. U ovim slucajevima
metodologija ima historijsku osnovu i kao takva cjelovito je razgradena, posto je svako
dostignuce opkoljeno sumnjom na ra¢un buduéega dostignuéa, metod je u stalnoj
promjeni, a ljudski odnosi su u intenzivnoj medusobnoj sumnji.

U oba ova slucaja njihovo svjedocenje je vrijedno samo radi medusobnih empirijskih
odnosa, iako takvi nisu u stanju ¢uvati i o¢uvati ljudsku fizru, odnosno ontolosku
sustinu Covjekovu. Glavni razlog zbog kojeg nisu u moguénosti cuvati i sacuvati
ontolosku sustinu jeste u tome $to je njihova orijentacija pretezno usmjerena na
prostor, ili na vrijeme, $to u svakom slucaju vodi ka ograni¢avajucoj putanji koja ne
uzima u obzir istinski osje¢aj ¢ovjeka za vje¢nost i ljudsku pravednu nuznost za
odnose sa Bogom.

Islamski simboli i njihove funkcije uvijek su u skladu sa fizrom i cuvanjem ontoloske
sustine ¢ovjeka, te kao takva neprestano izgraduju odnose sa Bogom, sa sobom i sa
drugima. U sustini islamskog uéenja primje¢ujemo jasnu razliku izmedu svetog i
obi¢nog, sto nam daje za pravo da vrline i vrednovanje trazimo i ostvarimo samo

kroz sistem vrijednosti koje nam se pripisuju u rasporedu svetog, putem nase dusevne

101



102 ¢ GLASNIK BANU - BOSNJACKA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI /[ BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 1/MMXV

spoznaje i licnog shvatanja. Istina, u terminologiji islamskih uéenjaka ne nalazimo
mnogo primjera upotrebe pojma svezo, $to ni na koji na¢in ne osporava moguénost
ove diferencije. Kao i kod svake zajednice i muslimanima je vrlo vazno da u sistemu
vrijednosti odlikuju ono $to je najbolje u odnosu na ono $to je dobro.

Upravo u jednom hadisu Poslanik, a.s., ukazuje nam na to da vjerovanje ima
sedamdeset i nekoliko stepena i pritom nas upuéuje na najvedi stepen vjerovanja, a

to je izgovaranje rije¢i ,La ilahe illellah®, dok je najnizi stepen vjerovanja ,,ukloniti

smetnju sa puta“. [Buharija, Sahih, hadis br. 9]

El - Ao azrﬁfoﬂ - & - e ez - For » Ao E

Al U] o] U J g8 ehiailh dns O gy s ol O gam g iz O
f 8 - ffa f/ - - :azz

Svi ostali nivoi vjerovanja nisu spomenuti, valjda ostavljaju¢i moguénost pojedincu
da slobodno donosi odluke o svakom svom koraku. Zna¢i, u nacinu na koji pojedinac
vrednuje prioritete ostavlja mu se moguénost da sam izabere da li ¢e svrha njegovoga
postupka biti najveéi stepen (rijec), ili ¢e to biti najnizi stepen (postupak rukom).
U nasem slucaju odlu¢no negiranje u obozavanju svega mimo Allaha, dz.5., $to i
jeste srz Sehadeta, predstavlja vrhunac vrijednosti koje ¢ovjek moze posti¢i u svakom
svome postupku.

Glavni ¢in kojim ¢ovjek postaje musliman, ili potvrduje svoju pripadnost islamu,
medu svim simbolima, jeste Sehadet — svjedocenje. Sta je, zapravo, istinito svjedocenje?
Racionalno gledano, svjedocenje se vezuje za neki dogadaj i dolazi u susret ¢ovjeku
samo kao potvrda toga dogadaja. Znaci, svjedocenje je vezano sa dogadajem koji je
po fitri i dusevnoj spoznaji svima jasan; da se radi o svjedocenju koje je na pocetku
oznacilo i vrijeme i odgovornost do krajnjeg roka.

Sve je pocelo u ezelu (u prasvijetu), kada je UzviSeni Stvoritelj upitao duse, o ¢emu

nas Casni Kur’an obavje$tava:



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

“ s e Boeiw 5 e
Ugd b 1506 Sy el

»Nisam li Ja vas Gospodar?! Odgovorise: Jesi, posvjedocismo.  [Al-Araf, 7:172]

Ovaj verbalni ¢in predstavlja praugovor izmedu Boga i ljudskih dusa. Pitanje postavljeno
dusama ukazuje na mogucnost izbora, pri ¢emu su duse izabrale istinu u formi svetog
zavjeta. Odri¢no-upitna forma pitanja Stvoriteljeva ,Nisam li — elestu, predstavlja
sjeme negacije koja ¢e se u $ehadetu pojaviti potvrdujuéi jednocu Stvoritelja. Nakon
prihvatanja zavjeta i davanja nedvosmislene prisege Bogu, duse izjavise: ,,Posvjedoc¢ismo*
— Sebidna. Osim uspostave prvog zavjeta, izjava dusa potvrduje i prvo svjedocenje.
Primjetno je da izjavu svjedocenja duse izgovaraju u prvom licu mnozine, $to se moze
razumjeti da neoprljane duse predstavljaju temeljnu snagu zajednistva. To znaci da se
prava zajednica moze graditi uglavnom na pravim duhovno-etickim vrijednostima.
Medu islamskim misliocima izrazeno je uvjerenje da je izri¢ita Bozija naredba za
pokornost ¢ovjekovu prema Stvoritelju sustinski bazirana na ovom zavjetu i sviedocenju
dusa. To znaci da oni koji na bilo koji na¢in odbiju pokornost Stvoritelju zapravo krse
prazavjet, prisegu i kolektivno svjedocenje dusa.

Izgovaranje $ehadeta je, u sustini, ponavljanje datog obecanja svih ljudi o vjerovanju
u Jednoga Boga, sa izuzetkom da se u epistemoloskoj stvarnosti ¢ovjekovoj ponavljanje
svjedocenja de$ava u prvom licu i zato nam je Allah, dZ.5., olaksao konkretnim
uzorom primjene svakoga postupka. Prema hadisu Poslanika, a.s., taj dogadaj u
prologu ljudske odgovornosti desio se na dan Arafata, kao i objava jednog od ajeta
u kome nam Allah, dz.5., porucuje da je upotpunio nasu vjeru. S obzirom na to
da rije¢ arafar znaci spoznaje, u ovom slucaju znatno vise od znanja, i prvi i zadnji
dogadaj, i prvo obecanje i zadnja uputa postaju nam mnogo jasniji, bilo da se tice
pojedinca ili zajednice.

Vtlo vazna ¢injenica u $ehadetu jeste prva rije¢ eshedu — sviedodim, gdje se kategori¢no
istice prvo lice jednine ,ja“ sa cijelim lancem vezanim za to svjedocenje. Covjek kroz

eshedu odvaja sebe od drugih i sebi sli¢nih, bilo da se radi o pojedincima ili ¢itavoj

103



104 ¢« GLASNIK BANU -

BO§NJA&KA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI / BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 'I/M MXV

zajednici, da bi na taj nacin zapoceo novo poglavlje u Zivotu i novi raspored odnosa,
gdje svaka njegova odluka dobija i vrijednost njegove odgovornosti. Samo kao takva,
odvojena li¢nost sposobna je izraziti sebe spram drugog, sebe u odnosu na sebe, i sebe
u odnosu na Gospodara svjetova.

Ovosvjetsko Sehadet izgovoreno u prvom licu jednine predstavlja individualnu
identifikaciju sa kolektivnim zavjetom i $ehadetom iz ezela, $to ukazuje na personalno
prihvatanje odgovornosti. Duse su kolektivnim zavjetom i Sehadetom prihvatile nespornu
vrijednost istine o Gospodaru. Izgovarajuéi Sehadet, ovaj put kao zaokruzeno bice
duse, tijela i razuma, postupajudi i po zahtjevu fizre, tj. skladno sa svojom ontoloskom
sustinom, ¢ovjek uspostavlja temelj individualnog identiteta, $to ¢e se neminovno
odraziti na cjelokupni identitet zajednice koju ¢ine takvi pojedinci.

Prethodno smo ve¢ ukazali na ¢injenicu da negacija svakoga drugoga bozanstva
osim Allaha, dz.8., nije slu¢ajna. Allah je vlastito ime Boga, Jednog, Jedinog, Svemoc¢nog
i Apsolutnog Gospodara svega, Koji niti je roden, niti je rodio, Sam o Sebi opstoji i
niko Mu ne sli¢i, niti Mu je ravan. Allahovo vlastito ime zapravo je arapska rije¢ ilah
sa odredenim ¢lanom ,.el“, spojeno Elilah, a $to se kona¢no u kur’anskoj transkripciji
izgovara Allah.

Islamsko ucenje o Bogu prepoznatljivo je po izrazitom, ¢ak beskompromisnom,
monoteizmu, $to zna¢i da ispravno vjerovanje u Boga ne dopusta bilo kakvu primjesu
u poimanju, uvjerenju i praksi. Strogu distinkciju od svih oblika politeizma nalazimo

na vise mjesta u Kur’anu Casnom, a posebno u suri El-Ihlas:

»Reci: On, Allah je Jedan; Allah je Apsolutni; nije rodio, niti je roden i ravan Mu nije niko.
[Al-Thlas, 112:1-5]
Ovim se islam distancira od svih oblika paganstva, kao i od nedovoljno strogog

monoteizma u jevrejskom ucenju o Bogu, kao i krs¢anskog iskoraka u svojevrsni



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

politeizam kroz ucenje o trojstvu. U Petoknjizju na vise mjesta nalazimo kazivanja
o tome da je Bog (Jahve) silazio na Zemlju i ¢inio postupke koji nisu svojstveni Bogu
ve¢ ¢ovjeku, pa ¢ak i neke koji su zabranjeni ¢ovjeku. Novozavjetna ideja o Bogu koji,
navodno, ima sina drasti¢no je ugrozila ¢istotu monoteizma u kr$¢anskom ucenju o
Bogu. I jedna i druga postavka u islamu su neprihvatljive, pa ¢ak i nezamislive.

Na negaciji svakoga pretendenta na bozanska svojstva baziramo islamsku percepciju
slobode. Prihvatajuéi, sviedoceéi i djelom potvrdujuéi bozanska svojstva Jednom Jedinom
Bogu, ¢ovjek ostvaruje temeljnu pretpostavku slobode u odnosu na sva patvorena
boZanstva, koja permanentno, na svakome mjestu i u svako vrijeme, nastoje da ga
potlace. Pokoravajudi se Stvoritelju ¢ovjek ostvaruje punu slobodu u odnosu na stvorenja.
A to znaci da nepokornost Jednom Stvoritelju ¢ovjeka neminovno dovodi do
potladenosti i tiranije od raznih stvorenja, samoproglasenih ,boZanstava®. Na ovom
principu islamsko poimanje slobode mozemo formulirati sintagmom ,,sve osim®, a to
znadi da je vjernik potpuno slobodan u svemu, osim u onome $to mu je Bog ogranicio.
Ovim se islamska percepcija slobode dijametralno razlikuje od koncepta slobode
savremenih materijalistickih ideologija, koje ostricu Sirenja li¢ne slobode usmjeravaju
prema pomjeranju eticko-duhovnih postulata i granica. Pomjeranje granica na ra¢un
ljudskosti nipo$to ne moze znaditi ostvarivanje slobode. Ugrozavanje eticko-duhovnih
vrijednosti sa izgovorom ostvarivanja slobode predstavlja najdirekeniji oblik destrukcije i
raskola. Po skoro istom modelu se desio i prvi grijeh pocinjen od strane Sejtana, tj. davola,
po ¢emu je i sam dobio ime: na starogrckom diabolos, $to znadi raskolnik, destruktor.

Znacaj negacije patvorenih bozanstava u sehadetu o Jednom Bogu spoznajemo i na
prvom grijehu udinjenom od strane Iblisa — Lucifera neposredno po stvaranju ¢ovjeka,
kada Uzviseni Allah trazi od meleka i dzina da mu se pokore. Tada Iblis odbija
naredbu Stvoritelja obrazlazuéi je tvrdnjom da je on, koji je stvoren od vatre, bolji
od ¢ovjeka, stvorenog od zemlje. Tim ¢inom Iblis nastoji uspostaviti vrednovanje
po supstanci, a ne po kvalitetu i zasluzi. Ovim postupkom se uspostavlja nevjerstvo

— kufr, u znadenju negacije istine i pokornosti. Pojam kufr izveden je od arapskoga

105



106 o GLASNIK BANU - BOSNJACKA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI / BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 1/MMXV

glagola kefere — jekfuru, $to znaci nijekati, prekriti, negirati, od ¢ega je izveden pojam
kafir — nevjernik, u znacenju negator istine i pokornosti. Ovo nas upucuje na zaklju¢ak
da nije moguce ne vjerovati u postojanje Boga, ve¢ nevjerovanje sustinski znaci
negaciju istine i odbijanje svjedoc¢enja i pokornosti Jednom Jedinom Bogu. Zato je
lijek od bolesti nevjerstva negacija negativnog, ¢iji korijen nalazimo u $ehadetu, jer

negacija negacije nas dovodi do ¢istote istine. Objavljujudi svoju nepokornost, Iblis

postaje bajraktar lazi i nepokornosti Bogu, zavjetujudi se tom prilikom da ¢e svoj i Zivot
svojih pristalica do Sudnjega dana posvetiti zavodenju s Pravoga puta. A Faraon, koji
je i sam Covjek, kome je Kur'an posvetio znacajan prostor, predstavlja simbol tiranije i

pretendiranja na Bozija svojstva, Sto potvrduje svojom izjavom koju nam Kur’an prenosi:

[ rece: ,,Ja sam vas vrhovni gospodar. “ [An-Nazi'at, 79:24]

Sve dok je Zivota na ovome svijetu, u svim vremenima i na svakom prostoru bit ¢e
faraona, sljedbenika Iblisa, koji ¢e shodno svojoj modéi i utjecaju tlaciti ljude. Neposredno
prije okoncanja ovosvjetskog Zivota ljudske vrste pojavit ¢e se Dedzal — lazni mesib
(lazni spasitelj), koji ¢e predstavljati kulminaciju u demonstraciji ideologije prokletog
Iblisa i tiranije nad potlacenima te kori$¢enja modéi za zavodenje ljudi s Pravoga puta.
Odgovor na pozive Iblisa, Faraona i Dedzala je $ehadet, svjedocenje da nema drugoga
boga osim Jednoga Boga.

Ako malo pazljivije pogledamo, primijetit ¢emo da $ehadet ima dva svjedocenja,
znadi da se dva puta izgovori eshedu, kako bi sviedocenje, od pocetka do kraja, u ljudskoj
spoznaji i shvatanju dobilo potpuni smisao. Prvo svjedocenje je izgradeno na kategori¢noj
negaciji koja se nastavlja sa kategori¢nim iskljuckom, da bi se doslo do kategori¢ne
potvrde, ¢ime se, zapravo, gradi i ljudsko ubjedenje u vjerovanju u Jednoga Boga.
Znaci Eshedu en la ilahe illellah ljudskom razumu omogudava da ga teoretski analizira

i shvati u bliskom odnosu sa dusevnom spoznajom.



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

Bez ovih kategorickih izraza negacije i isklju¢ka ¢ovjeku bi bilo nemoguée da dode
do moguénosti shvatanja svetog i obi¢nog. Sama ¢injenica da je unutar prvoga dijela
Sehadeta negiranje vezano za predikat, $to znaci ,,nema boga“ koji zasluzuje obozavanje,
dok nam isklju¢ak ,0sim Allaha“ daje do znanja da ljudska iskrivljena priroda moze
proizvesti i ustrojiti obozavanje ka obi¢nom prostoru ili ka razvitku vremenskih situacija.

Valja ista¢i to da unutar prvoga dijela $ehadeta imamo odgovore na dva pitanja:
koga i zasto, a bez kojih se ljudsko bi¢e po svom ponasanju ne bi odvojilo od ostalih
stvorenja. U sustini svakog ljudskoga postupka, da bi se izgradili prioriteti, neophodno
je objasniti sebi §ta i zasto. U slu¢aju $ehadeta ono ljudsko $ta, vezano za mnostvo
njegovih aktivnosti, postaje Koga, jer je referentno izrazeno ka Bogu Jednom Jedinom.
A odgovor na zasto obja$njava nam sustinsku prirodu obozavanja, koja preko negacije
i iskljucka postaje u cijelosti ustrojena ka liénim odgovorima i postupcima.

Prvi dio $ehadeta ¢vrsto je vezan sa Jedno¢om Allaha, dz.5., i apsolutnom jedno¢om
u oboZavanju, $to, za razliku od ostalih ljudskih aktivnosti, iskljucuje mogucnost svjesnog
saucesni$tva u obozavanju. Drugim rije¢ima, ¢ovjek u svim svojim aktivnostima,
zbog vremenskih i prostornih dimenzija i ograni¢enja unutar njih, a uz to uzimajudi
u obzir bipolarnu prirodu koju je Uzviseni Allah dao svim stvorenjima, prinuden je
pristati na dvostruku ili viestruku sustinu svojih aktivnosti. Jedino kada je u pitanju
obozavanje tako nesto nije mogude, jer tamo gdje je obozavanje usmjereno jeste
zadovoljstvo Uzvienog koje se ogleda na Sudnjem danu i koje je van vremena, van
prostora i van bilo kakvog ogranicenja za nasa shvatanja.

Drugi dio $ehadeta pocinje takode rije¢ima eshedu - svjedocim, ali priroda ovog
svjedocenja jeste sasvim drugacija u odnosu na prvo svjedoc¢enje. U sustini, opet
preko izgovora svjedodenja snosimo odgovornost na li¢no i odlu¢no ,ja“ svakoga
pojedinaé¢no, ali za razliku od prvoga dijela $ehadeta ovo ,ja“ postaje fenomenoloski
pojam. Poslije odgovora na dva prva pitanja koga obozavamo i zasto, u drugom dijelu
moramo odgovoriti na pitanje kzko, $to nam u isto vrijeme pokazuje i prakti¢ni nacin

primjene odgovora na prva dva pitanja. Znadi, simbol $ehadeta sa drugim dijelom

107



108 ¢ GLASNIK BANU - BO§NJA&KA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI / BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 'I/M MXV

dobija vremensko-prostornu dimenziju putem uzora zadnjega Poslanika, a.s. Odgovorom
na sva tri pitanja, koji se dobijaju putem $chadeta, upotpunjena je sva dimenzija ljudske
licnosti u teoretskom smislu i u fenomenoloskoj primjeni.

Ocitujudi se ponovo u prvom licu jednine svjedo¢enjem da je Muhammed Boziji
rob i Boziji poslanik, osoba ovim svjedo¢enjem utemeljuje drugi aspekt licnog identiteta.
Poimanjem i prihvatanjem drugog svjedocenja, odgovorom na ,kako da obozavam
Jednog Jedinoga Boga“ dobija se precizna mapa zivotnoga puta koju islamska znanost
prepoznaje kao sunnet posljednjeg Allahovog Poslanika. Sunnet je sve ono $to je
Muhammed, a.s., kazao, ¢inio ili odobrio da se ¢ini, kao i sve ono $to se tice njegovog
lika i djela. Ovo nam potvrduje i ajet iz Kur'ana Casnog;:

8 e - - e B - - L

- e 2 o ~ - W R - fzog & L . /. g
).?'-LH -;’_5-:“} AJ.“ Pl ;,‘lf JQJ FEONES n}..-:'l t\.U'l J_’.,u) Lff P-Q U\S J.aj

»U Allahovom Vierovjesniku imate najljepsi uzor za one koji Zele Allaha i bududi svijet.
[Al-Ahzab, 33:21]
Neminovnost potpunoga prihvatanja puta kojim nas rije¢ju i praksom vodi

Vjerovjesnik potvrduje i njegov hadis u kome kaze:

=4 I I

¥ s gee -
@ e (g ) e

»Ko se odmetne od mog Sunneta, ne pripada meni. “ [Buhari, Sahih, hadis br. 5063]
Jedna od najboljih i najslikovitijih ilustracija uloge i znacaja Posljednjeg Vjerovjesnika,

njegovog odnosa prema Bozijoj objavi, dala je njegova supruga hazreti Ajsa rije¢ima:

~ o Ko g%

OF al adls O

»INjegov odgoj je bio Kur'an. “[Ahmed, Musned, hadis br. 23460]

U drugom svjedodenju najprije se naglasava ¢injenica da je Muhammed Boziji



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

rob — abdubu, ¢ime se potvrduje njegova ljudska priroda i time isklju¢uje i najmanja
mogucnost pripisivanja njemu ijednoga Bozjeg svojstva. To znadi, on je, kao ¢ovjek,
stvorenje i jedan od Bozijih robova, odabran da bude vjerovjesnik — resul. Iako je on
ljudsko bice, Uzviseni ga je, kao i druge Bozije vjerovjesnike, odlikovao posebnim
svojstvima. On je iskren — sidg, a to znaci da je odlikovan temeljnom eti¢ckom vrlinom,
nuznom za o¢uvanje i afirmaciju istine. On je pouzdan — emanet, a to znaci da ne
postoji moguénost da na bilo koji nacin iznevjeri nesto od onoga $to mu je povjereno
da prenese ljudima. On ¢e dosljedno prenijeti Objavu — teblig, a to znadi da ée bez
selekcije u potpunosti i precizno prenijeti ono $to mu je naredeno od Stvoritelja. On
je bezgrjesan — ismet, a to znadi da nije mogude da mu se desi greska niti bilo kakav
nedostatak u prenosenju Objave. On je o$trouman — fezanet, a to znaci da posjeduje
maksimalnu o$troumnost neophodnu da zapamti i protumaci Objavu. Pored op¢ih,
Muhammed, a.s., odlikovan je i posebnim trima svojstvima u odnosu na druge
vjerovjesnike. Njemu je darovana univerzalnost uloge i Objave time $to je upuéen da
poziva na Pravi put pripadnike ljudskoga roda, kao i pripadnike svijeta dzina. Osvréudi

se na ovu ¢injenicu, Casni Kur’an nas obavjestava o znacaju njegove uloge rije¢ima:

- 0w Fr 0 - & - S0s 0

radlall a1y Sl G

o1 mi smo tebe poslali iskljucivo iz milosti prema svjetovima. “ [Al-Anbiya, 21:107]

Ovim ajetom utvrden mu je status najodabranijeg stvorenja u kosmosu. Trecom
odlikom Muhammed, a.s., odreden je kao pecat svih vjerovjesnika. Kur’anska objava
obuhvatila je prethodne objave i upotpunila Boziju poruku ljudima, ¢ime je izostala
potreba za novom Bozijom objavom. Zato poslije Muhammeda, a.s., do Dana sudnjega
neée biti novih vjerovjesnika.

Kao $to smo istakli na pocetku ovoga teksta, Sehadet ili sviedocenje je nuznost ljudskoga
bica, bez obzira da li izgovara istinito svjedodenje ili iskrivljeno. Sustina istinskog

svjedocenja i cjelovite Objave jeste ¢uvanje fitre od raznih devijacija s kojima se ¢ovjek

109



110 ¢ GLASNIK BANU -

o

BO§N]A&KA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI / BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 'I/M MXV

>

nade u izazovu, bas$ zbog zloupotrebe visoke pozicije kojom je Uzviseni Allah pocastio
ljudski rod — pozicije slobode. U okviru svojih shvatanja, ¢ovjek je u stanju prekrsiti
svoje obecanje i na taj nacin svjedociti pogre$nim rije¢ima koje vode pogre$nom shvatanju,
a samim tim i pogre$nom postupku.

Izgovaranjem oba Sehadeta osoba se obavezuje da ¢e prihvatiti i postivati iskljucivo
metodologiju baziranu na Objavi upuéenoj od strane Uzvisenog Allaha posredstvom
posljednjeg Vjerovjesnika Muhammeda, a.s., i prema toj metodologiji formirati shvatanja
i uvjerenja, te postupati u izgradnji kvaliteta odnosa prema Stvoritelju, prema drugima i
prema sebi.

Temeljni stub odnosa sa Stvoriteljem uspostavljen je u prvom Sehadetu isticanjem
Jednode Boga — Tewhid i odlu¢nom negacijom moguénosti da stvorenje ima bilo koje
od bozanskih svojstava. Relacija rob — Gospodar, kao i stvorenje — Stvoritelj, utemeljena
na punoj svijesti, uvjerenju i ¢istoj emociji, predstavlja vertikalu koja u ulozi klju¢nog
statickog stuba odrzava red i harmoniju u mikro i makro-kosmosu. Prihvatanjem
ovog odnosa ¢ovjek priznaje Uzvisenog Stvoritelja kao Jedinog Zakonodavca koji
suvereno utvrduje principe i pravila za ponasanje ljudi. Ovo rezultira punom spremnoséu
¢ovjekovom da odustane od sebi¢ne ambicije kako on uspostavlja principe i pravila
ponasanja sebi i drugima. Jedno¢a Boga bazi¢na je istina iz koje klasaju stvarna sloboda,
pravda i dobrocinstvo.

Odnosi prema drugima, kao i u prirodi oko nas, predstavljaju horizontalnu ravan
koju definira i u¢vrséuje vertikalni stub vjere u Jednoga Boga. Prema porukama u
islamskoj tradiciji, vidimo da su meduljudski odnosi najdelikatniji dio ¢ovjekovog
zaduZenja na ovome svijetu. Sustina izazova i ku$nje u odnosima ¢ovjekovim sa drugim
ljudima ogleda se u permanentnom sukobu koji se odvija u dualnoj strukturi samog
¢ovjeka. Ono tjelesno u ¢ovjeku, sazdano od zemlje, sa prizemnim teznjama u sebi,
kao sto su: sebi¢nost, pohlepa, pozuda, koje podsti¢e ljudski ego, permanentno nastoji
ostvariti dominaciju nad duhovnom dimenzijom covjeka, ¢ija transcendentalna priroda

bastini sve ono ¢ime je Stvoritelj duse zadovoljan. U svojevrsnom obracunu ove dvije



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

energije u ¢ovjeku, kona¢ni ishod odredit ¢e njegov stepen ljudskoga kvaliteta, kao
i njegov status na buduéem svijetu, gdje ¢e on biti nagraden, ili kaznjen. Kada kod
osobe prevlada duhovno-eti¢ka energija, to rezultira dobrocinstvom prema drugim
ljudima. Odnos prema prirodi definiran je prvom obavijesti Stvoritelja o ¢ovjeku i
Zemlji, kada je kazao melekima, a nalazimo je u Kur'anu Casnom:

o -

n..a.J_a- ,.aJU'rQJ LFL?—;]L{MJJ);G 3 g

- -

2Ja éu na Zemlji namjesnika (Covjeka) postaviti. “ [Al-Baqara, 2:30]

I iz drugoga kur’anskog ajeta, koji glasi:

&

-

’Ea\

2l 0 ST

»1 sve Sto je na Zemlji Sam vam podredio [Al-Hajj, 22:65], jasno se vidi da su ¢ovjeku
Zemlja i sve njene blagodati povjerene na ¢uvanje i unapredenje, s pravom da ih koristi
onoliko koliko mu je potrebno.

Odnos prema sebi je svojevrsna dubinska dimenzija, takoder naslonjena na vertikalu
vjere u Jednog Jedinoga Boga, ¢ije principe i pravila je suvereno utvrdio Uzviseni
Stvoritelj. Shodno tim principima, ¢ovjek ne posjeduje sebe i ne moze bez odgovornosti
postupati ni prema sebi, a posebno nema pravo na bilo koji nacin skoditi sebi dusevno,
materijalno ili mentalno i ni u kom slu¢aju oduzeti sebi Zivot. Bavljenje sobom, a
posebno beskrajnim dubinama sopstvene duse, predstavlja jednu od najvrednijih vrlina

¢ovjekovih. Zasigurno, onaj koji se u duhu ¢éiste vjere u Jednoga Boga bude posvetio

usavrsavanju svoje dusevne ¢udi najprije e uspjeti uspostaviti dobre odnose sa drugim ljudima.

Definirajudi sustinu svoje uloge, posljednji Allahov poslanik Muhammed, a.s., kaze:

P B L

d‘y\}ﬁ'l rj&u i,.w} 'uul



112 ¢« GLASNIK BANU - BOSNJACKA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI /[ BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 1/MMXV

»Poslan sam da usavrsim plemenitosti kod ljudi. “ [Ahmed, Musned, hadis br. 8939]

Kao $to smo ve¢ prethodno naveli, ¢ovjek nastoji da istinite vrijednosti uo¢ava samo
u onome $to je sveto u njegovom ubjedenju i, shodno tome, on Zivi i vrednuje, govori i
sudi prema onome $to misli da je vjerodostojno i $to ¢e za njegove tjelesne i dusevne
interese biti najbolje.

Medutim, s obzirom na to da od svetih knjiga poticu svi sistemi meduljudskih
odnosa, bili oni naklonjeni ili sasvim protiv, svakako u osnovi svih ustava i prava
svake drzave i zajednice jeste ili sveti zakon, ili mjesavina plagijata svetog zakona, ili
samo mjesavina principa svetog zakona i njihovih suprotnosti. To nam daje za pravo
zakljuciti da je u svakom sistemu polazna tacka metodologija, koja se fenomenoloski
izrazava i vrednuje preko metoda, te da je sustina izgradnje identiteta upravo njihova
aplikacija za svakoga pojedinca.

Dakle, metodologija ili znanje o putu jeste samo ono $to potice od Bozije objave,
a sve drugo $to pokusava da se nametne kao takvo je samo ljudska ograni¢ena vizija,
koja je neizbjezno izlozena eroziji vremena i prostora, sa svojim skromnim pocetkom,
bujnom kulminacijom i mr$avim padom u muzejske prostorije. Sigurno je da su ovakve
mjesavine tokom historije, koje su se samo nazivale metodologijom, prepletene sa ostacima
mudrosti iz objavljenih knjiga, svojevremeno sluzile ljudima prema kakvoj-takvoj
uputi i uredivanju njihovih odnosa, kao $to ve¢inom i danas sluzi, ali ovdje vrijedi
istaci to da se one pojavljuju i funkcioniraju samo kao parcijalno rjesenje problema,
kako za pojedinca tako i za zajednicu.

Bas zbog toga $to metodologija nije prihvatljiva kao djelo ljudskog uma, takve pojave
mogu se podijeliti na dvije velike grupe: jedna, koja prihvata i sluZi se svetom knjigom
iskrivljenom preko ljudske rije¢i, i druga, koja u javnosti negira Boga i bozanstvo, ali
preko plagijata ili suprotnosti opet izvorno potice iz svete knjige. Izraziti predstavnici
prve grupe su jevrejski i krs¢anski svjetonazori, koji se ponasaju razli¢ito prema svetoj
knjizi, dok su u drugoj grupi sve one politeisticke i nevjernicke pojave koje smatraju

da je ljudski um najvisi stepen egzistencije koji se moze dokazati.



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

I jedna i druga grupa, iako je Cesto izgovaraju, ne pridaju znadaj sustini metodologije,
jer njihova teorija i praksa su vezane uglavnom za ljudska interpretativna polja — prva
zato $to prepoznaje i priznaje neautenti¢ne svete knjige, a druga zato $to ne prihvata
i ne priznaje svete knjige. Za svaki slucaj, mi ¢emo pokusati $to krace proéi brzim
pogledom preko njihovih tzv. metodologija i glavnih vjerovanja koja od njih poticu.

Kod jevrejskog ucenja, koje se drzi Starog zavjeta, Sveta knjiga niti je teoretske
osnove, a ni fenomenoloske prirode. Citanje te knjige i efekti tog ¢itanja sami su sebi
svrha. Znadi, po njihovom vjerovanju niti jedan stih nije obavezujuée prirode. Ono
$to je vaznije u jevrejskom uéenju jeste zapravo Talmud, koji na neki nacin predstavlja
interpretativni korpus njihovih najzasluznijih u¢enjaka.

Zajednica i pojedinci ¢vrsto se drze principa prema kojem je jedino njima, kao
odabranom narodu, dato obeéanje spasa, te su zato i njihove obaveze prema vjeri
svedene na nivo formalnosti, a zajednica je uglavnom zatvorena za bilo kakav odnos
prema drugima, osim prostih dogovora. Po koncepciji slobode, ovo ucenje je sli¢no
ucenju plemenskih drustava, gdje sistem pravde vrijedi onoliko koliko mo¢ dozvoljava,
a grijeh i greska se tretiraju samo unutar zajednice.

Prema Novom zavjetu i kr$¢ani imaju slican odnos prema Svetoj knjizi, $to znaci
da nije obavezujudi, niti je fenomenoloske prirode, s izuzetkom da je ne moraju ditati.
Za njih su apologetika i razvijena ljudska misao vazniji od same Knjige i njenih poruka.
Zajednica i pojedinci ¢vrsto se drze principa da je Isa, a.s., prolio svoju krv radi
pragrijeha i njihovog spasa, te ga je zato dovoljno samo priznati i biti spasen, dok je
sama administrativno-piramidalna struktura crkve dovela identitet ¢ovjekov u potpunu
ovisnost od svestenika, koji sebi najéesée pripisuju osobine sto iskljucivo pripadaju
Gospodaru svjetova. Njihov odnos prema grijehu i gresci nema nikakvu tezinu ako
se gresnik ispovijedi i predstavi svoje kajanje svesteniku, preko kojeg crkva indirektno
uspostavlja kontrolu nad pojedincima i na taj nadin ih drZi pod svojom vlaséu.

Prema jevrejskom ucenju se pretpostavlja da metodologija poti¢e od znalaca (Talmud),

a metod je sveden samo na nivo mitiziranih znakova u vremenu i prostoru, koji djeluju

"é
i;
L

i

E
(52

7

v

)\ S
WA

% 0
I MLt

113



114 ¢« GLASNIK BANU - BOSNJACKA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI /[ BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 1/MMXV

zatvoreno i ne pozivaju u svoju vjeru, Sto na neki nacin tjera i zajednicu i pojedince
ka jo$ vecoj samoizolaciji.

U kr$¢anskom poimanju metodologija ne postoji, posto se apologetika i ljudska
misao nije sistemski sloZila u jedan korpus sa porukama, jer nesto tako bi vjernike lisilo
potrebe za crkvom, te se zato suocava sa brojnim teoretskim i prakti¢nim nedostacima.
lako u kr$¢anstvu postoji poziv u vjeru, evidentna je zatvorenost u djelovanju na svim

nivoima crkve u odnosu na svoje vjernike i sljedbenike.

Sto se tice mnogobozaca i nevjernika, njihova orijentacija je strogo usmjerena ka
prostoru i sva misao im je prili¢no plitke prirode i nije korektno svesti ih na neku
klasifikaciju vrednovanja. Njihova ubjedenja, iako su raznovrsna u razli¢itim sredinama,
ostaju u domenu bioloske prirode. U istom prostoru dozivljavaju i slobodu i zatvor.
Svaka im je nada usmjerena ka tudoj paznji prema sebi, tudim ocima i svojim najbanalnijim
potrebama. Ne posjeduju knjigu, niti metodologiju, ni vjerodostojan metod, niti neki
dugorocni cilj, a time ni odgovornost za bilo kakvu gresku.

Islamsku metodologiju susre¢emo u svakom ajetu Allahove dz.8. rijeci i na svakom
postupku Poslanika, a.s. Tako nesto se dogada kod svih simbola za koje valja ista¢i da
nisu ni prostorne ni vremenske prirode, iako nam je dato da ih vremenski-prostorno
shvatimo i tako ih primjenjujemo. Tek $to izgovori Sehadet, musliman je ve¢ pristao
na sustinu poruke koju metodologija zradi, tako da mu postaje fenomenoloski jasno
Sta mu je po metodi ¢initi, a Siroko polje njegove aplikacije mu postaje jasno, ¢ime
ostvaruje sopstveni identitet i jednostavno se uklapa u zajednicu. Da bi se stekla $to
jasnija slika o metodologiji, metodu i aplikaciji, potrebno je imati u vidu sljedede:

U islamu svaki pojedinac je jasno ubijeden da znanje o putu predstavlja metodologiju,
neophodnu da bi ¢ovjek bio uspjesan u vremensko-prostornoj dimenziji sve do
Sudnjeg dana, a $to je objavljeno u Kur'anu Casnom, te da je primjena tog znanja u
uzoru Poslanika, a.s. To znaéi da je sve otvoreno re¢eno u jasnoj Knjizi i potvrdeno u
transparentnoj praksi.

Naravno da kur’ansko umijeée i mudrost, kao metodologija, ne predstavlja kona¢nu



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

definiciju puta, jer je namijenjena cijelom ¢ovjecanstvu i svakom pojedina¢no i, kako
nam je prenijeto, sve do kraja svijeta i vijeka. Zato mozemo zakljuciti da svi islamski
simboli predstavljaju svojevrstan krov, $to nam orijentaciju ¢ini lahkom i jednostavnom.

Metodologija, kako smo i ranije naveli, jeste znanje o putu i kao takva ona se
iskljucivo desava i razvija unutar ¢ovjeka, ¢ime se intimno gradi i ¢uva sva ljudska
struktura. Da ne bi lutao po nekom hipotetickom polju, muslimanu su dostupni jasni
simboli prema kojima shvata jezgro metodologije. To jezgro temeljno ¢ine Sest uvjeta
(3artova) vjerovanja. Upravo je to ono neizmjerno polje gdje se potpuno intimno postupa,
gdje nam li¢na meditacija i pisana meditacija drugih ljudi pomazu da kora¢amo ka
bistrijem umu sa ¢vrstim ubjedenjem.

Tih Sest uvjeta su, svaki pojedinacno i svi skupa, jedina izvorna tekovina sa kojima
se budi pozitivna dinamika i gradi ljudski identitet, neizmjerna $irina i dubina li¢ne
slobode koja se ¢ovjeku desava na relaciji izmedu njega i Boga, njega i najplemenitijih
ljudi koje je Gospodar izabrao da budu uzor, njega i Bozijih objava, njega i meleka,
njega i svoje krajnje odgovornosti, njega i beskrajne nade da se odredba sastane sa
ocekivanim postignu¢em. Sve ovo ako samo jednom u zivotu bude iskreno prihvaéeno
od strane razuma i dozivi dusevnu spoznaju, pokrenut ¢e pozitivou promjenu i ¢itava
metodologija postaje jasna unutar ljudskoga bica.

Naravno da to metodolosko jezgro, meditivno u najviSem i najizabranijem drustvu,
jeste i generator svih visokokvalitetnih ideja ljudskoga bi¢a, jedina pocetna tacka
odakle se ¢ovjeku pokazuje da osjeti visok polozaj na koji ga je Uzviseni uzdigao,
¢ime se gradi istiniti ponos i dostojanstvo, istiniti prezir i prkos prema svemu $to se
rada i umire na prizemnim interesima. Nema istinite ideje i ideologije ako nije ¢vrsto
vezana za $est imanskih $artova, sa svakim pojedinacno i sa svima zajedno, kao $to
nema istinitoga pojedinca bez vlastite ideje i sustinske licne odgovornosti i, shodno
tome, bez istinitih pojedinca nema ni zdrave zajednice.

U svakom slucaju, sva ova teoretska grada i spoznaja ne ostaju samo na znanju i

meditaciji, jer pored objave Kur’ana, jasne metodologije i ideologije, imamo Zivu

115



116 « GLASNIK BANU - BOSNJACKA AKADEMIJA NAUKA | UMJETNOSTI /[ BOSNIAK ACADEMY OF SCIENCES AND ARTS - 1/MMXV

interpretaciju Kur'ana, hodaju¢i Kur'an u li¢nosti i djelu BozZijeg Poslanika i vjerodostojni
metod preko kojeg nam je on ukazao na cjelovitu moguénost fenomenoloske primjene
svog stecenog znanja.

Sta je zapravo to §to nazivamo metodom i da li je definicijom mozemo dovesti nesto
blize naSem shvatanju. Uzimajudi u obzir Sirinu pojma metodologija, $to nam se preko
Kur'ana Casnoga predstavlja, te vrlo guste i kvalitativne veze individualnih odnosa sa
uvjetima vjerovanja koje nam dolaze kao olaksanje za $to bolje shvatanje metodologije,
sve ovo neophodno je povezati sa neizbjeznom fenomenoloskom svrhom, tj. metodom.
To znaci da detaljno pokazano i objasnjeno znanje o svemu $to jeste u metodologiji
kao poruka i spoznaja ima i svoju intenzivnu primjenu u nasoj svakodnevnici, te bas
to znanje o primjeni svega $to smo stekli kao vjerodostojno znanje jeste metod ili praksa.

Zadnja karika u lancu znanja i plemenitosti, ali koja za na$ identitet postaje prva
preko koje se ¢ovjek izrazava i priznaje kao zasebna licnost, jeste aplikacija u cijelosti
svake tacke vezane za strukturu spoznaje, svake tacke znanja koju smo razumom
uspjeli dotadi i sve to sa intenzivnom konsultacijom sa na¢inom primjene.

Prethodni pregled omogucuje nam da zaklju¢imo kako paganski kultovi, kao i
agnosticke ideologije, zbog nedostatka ideje o buduc¢em svijetu i vje¢nosti, nemaju
obecanje ni prema sebi, ni od sebe. Za razliku od njih, monoteisticke vjere, jevrejstvo
i kr$¢anstvo, tvrde da imaju obec¢anje od Boga da ¢e uspjeti i biti spaseni. U duhu
svog ucenja o Bogu, utemeljenog na autenti¢noj Bozijoj rije¢i, po islamu, ljudi su dali
obecanje Gospodaru svjetova, prvi put u svijetu dusa u prvom licu mnozine — Sehidna,
a drugi put na ovome svijetu u prvom licu jednine — efhedu, Sto predstavlja kljucni
izvor energije koja podstice slojevitu dinamiku ocuvanja ¢istote duse, ostvarenja etickih
vrijednosti, unapredenja bistrine uma u punoj kreativnosti, te halal-ishrani i higijeni
tijela, ¢ime se postize oCuvanje fitre, uspjeh i sre¢a na ovome svijetu, te eshatoloska
perspektiva, tj. spas i vje¢na sre¢a na buduc¢em svijetu. Zato nije moguce odoljeti

kur'anskom pozivu Uzvisenog Stvoritelja, koji kaze:



e AKADEMIK MUAMER ZUKORLIC - SEHADET

Gl 0 0 i G L B i

»1 lice svoje okreni vjeri Cistoj, onoj koju je Allah ucinio fitrom i po kojoj je stvorio ljude.

[Ar-Rum, 30:30]

SHAHADA

Summary: The Shahadah bears witness to and a detailed analysis of the spirit of
the Muslim faith and the symbolism it represents in Islam. This analysis provides
the etymological background, fundamental significance and a comprehensive
understanding of the foundation of Islam that is held in the Shahadah. It also provides
the lessons that must be learned and the path that all Muslims need to follow in order
to be on the right path, the obligations that it stipulates as well as the freedom of
expression and ethical values that the Shahadah endows upon all mankind. What is
most emphasized is the relationship between God and the believer, the connection
being the Shahadah itself and the bond that it forms through its recitation and the
significance of the words for the soul and the mind of the latter. Placed as a beacon of
the Islamic faith in comparison to Judaism and Christianity, it holds as a symbol of
purity and truth, tolerance and perseverance, loyalty and the strength of humanity.

Key words: shahadah, Allah, fitrah, islam, testament, identity, individuality, freedom,

community, methodology, methods

117



